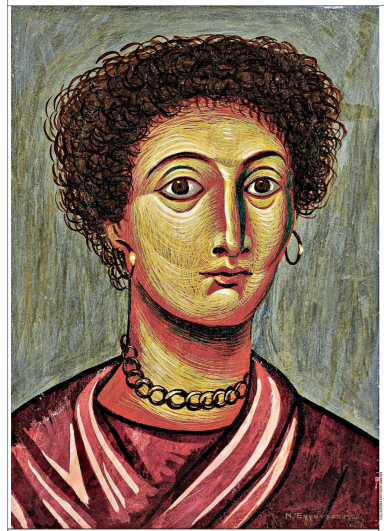
## Arte

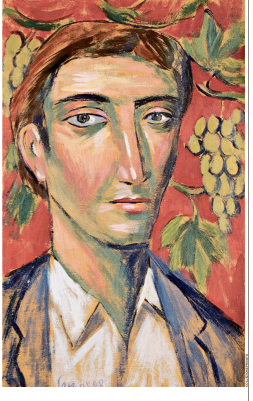


ROMA

## L'icona dopo l'icona

di Silvia Ronchey





▲ Ricordando l'antico Fayyum (1954) di Nikos Egonopoulos, che fu tra gli esponenti del surrealismo greco

▲ I giovani Giovane (1998) di Pavlos Samios; in alto, *Ragazzo*, copia di Fayyum (1976) di Giannis Tsarouchis Al Palazzo della Cancelleria una mostra sull'arte greca contemporanea racconta la persistenza di un modello pittorico che dai ritratti del Fayyum passa per Bisanzio

a rappresentazio-ne della figura umana. Dall'arte post-bizantina al la pittura greca contemporanea è il titolo della mostra che si aprirà l'8 novembre al Pa lazzo della Cancelleria (fino al 7 di cembre), in collaborazione tra l'Am-basciata di Grecia presso la Santa Sede e la Santa Sede stessa, che ne ha fornito, appunto, la sede: vicino a Campo de' Fiori, in quel palazzo dai molti segreti, costruito su un mi-treo, che è tra le fondazioni più antiche e tra le più dense di storia cultu-rale (e politica) della chiesa romana. La mostra è importante per almeno due ragioni. Da un lato è la prima esposizione sistematica di pittura greca moderna e contemporanea allestita in Italia, nell'anno del bicente nario della rivoluzione del 1821 che segnò l'indipendenza della Grecia dall'impero ottomano. D'altro lato è un percorso perturbante e illusioni stico, che affiancando icone sacre e opere d'arte profane e ponendole a confronto traccia una "storia dell'i-cona dopo l'icona" che ne illustra la persistenza e presenza anche dove

apparentemente non e. Anzitutto il titolo, la "figura" umana. La parola viene direttamente dala la lingua latina, in cui significa "effigie", "simulacro". Figura, in latino, è spesso il fantasma, l"apparizione" di qualcosa di non vivo, di assolto dalla realtà sensibile. Oppure è un'entità astratta, il latino figura essendo il corrispettivo del greco idea, nel senso di immagine originaria, di modello. La figura non è la realtà ma una cifra per interpretarla. Sono figure le forme convenzionali del piano e dello spazio che chiamiamo geometriche; sono figure i numeri (ancora oggi, in inglese, figuras). Nel linguaggio letterario, chiamiamo figure del discorso (figurae orationis, figurae dicondi) le allusioni, le metafore, le allegorie: immagini letterarie antiletterali, che dicono una cosa per evocarne un'altra.

Quando evochiamo la "figura" di un essere umano, quindi, non intendiamo ciò che la rappresenta nel modo che spesso impropriamente chiamiamo "figurativo", ossia secondo l'apparenza fisica. Piuttosto, intendiamo la metafora che quei tratti fisici costituiscono – alla lettera il trasferimento da un piano di realtà a un altro. Intendiamo l'idea della quale la "persona" (in latino "maschera") è manifestazione, la rivelazione di una verità non percepibile agli occhi ma all'intelletto, o alla psiche, all'anima. Un'entità evanescente, simulacro di un'altra realtà interiore sia all'oggetto che la osserva

sia al soggetto che la osserva. È una consapevolezza che si afferma fin da Platone nell'universo intellettuale greco, che si sviluppa nel
neoplatonismo di Plotino e che approda al millennio di Bisanzio e alla
sua teoria dell'immagine. Nell'arte
sacra tipica del mondo ortodosso l'irrappresentabilità non solo del divino, ma di ogni realtà "tera", che secondo l'opinione platonica è sempre e solo quella delle idee, viene teorizzata dai teologi bizantini ed
espressa da un'arte apparentemente semplice, primitiva. Ed ecco, arriviamo all'icona: un'immagine fisica
che può venire aperta solo da un'immagine dell'anima; il veicolo sensibile, ma non naturalistico, di un'essenza nsichica i li cui fine è Patrazione.

za psichica, il cui fine è l'astrazione. Attraverso le progressive intuizioni dei filosofi e dei teologi, formulate definitivamente a Bisanzio durante il cosiddetto iconoclasmo dell'VIII e IX secolo, questa visione si





■ Il pittore
Ritratto di Periclis Vizantios (1917)
fu dipinto da Nicolaos Lytras,
scomparso ad Atene nel 1927

▲ L'adolescente Ephebos di Nikos Nikolaou (1909-1986), tra i protagonisti della pittura greca del Novecento

trasmetterà al mondo ortodosso ruso, verrà esplicitata dai teorici dell'inizio del XX secolo (Trubeckoji, Florenskij) e raccolta dagli artisti loro contemporanei, come Kandinskij, che fonderanno, a partire dalla filosofia bizantina dell'immagine, quella che chiamiamo arte astratta, Questo nel mondo russo. Ma nel mondo greco, patria originaria dell'arte dell'icona, che cosa è accaduto nel frattempo? È quello che la mostra della Cancelleria ci racconta.

Diceva Gombrich di ignorare se l'Auriga di Delfi somigliasse al modello umano su cui, nel profondo V secolo avanti Cristo, era stato scolpito; di presumere che non gli somigliasse affatto, non nel senso che noi attribuiamo all'idea di somiglianza, e da cui dobbiamo liberarci. Non doveva somigliare a un modello sensibile, quel giovane dalla postura e dallo sguardo immobile nella mobilità della corsa sul carro della vita e del tempo. Altrettanto statica, molti secoli dopo, nell'Egitto romano, è l'arte del fayyum, da cui si fa discendere l'icona bizantina. Il fayyum è, originariamente, un ritratto funebre: l'immagine di un morto che ci guarda da un'altra dimensione. La sua sti lizzazione è voluta perché non è la rappresentazione di un essere vivente ma, appunto, della sua figura: è, letteralmente, un simulacro.

Nella Grecia moderna, verso la fine della turcocrazia, la nuova arte
"borghese" settecentesca, inclusa
quella religiosa delle icone, si allontanò in um primo tempo dalla tradizione bizantina, non solo morfologicamente, abbandonando la tecnica
della tempera a uvove a dottando in
parte l'uso della prospettiva, ma anche ideologicamente, rinnegando lo
"stile trascendentale" di Bisanzio e
riaccostandosi all'occidente dei rapporti mercantili, alla voga di Venezia, Roma, Napoli. Ma presto, il cosmopolitismo postrivoluzionario
del secondo Ottocento portò i pittori formati a cavallo del secolo in Francia e in Germania a riconoscere prima e più di altri occidentali, nella ri-

voluzione dell'astrattismo, il ricrearsi dell'obiettivo principale dell'arte bizantina: la necessità di mostrare nella "figura" umana la proiezione di un'immagine interiore. Finche, nell'avanzare del Novecento, si produrranno un'esplicita rivendicazione d'identità e un ritorno alle fonti greche, platoniche, bizantine: la fissità dell'Auriga di Delfi (che trova un'allusione diretta nell'Epphebo si Nikos Nikolaou) come quella del fayyum (che ipnotizza Giannis Tsarouchis, decalcata alla lettera nel suo Agori, elaborata nei kavafisiani volti maschili coronati, come già in quello femminiel di Nikos Egonopoulos) è colta ed espressa dagli artisti, che della tradizione riprendono e sperimentano di nuovo le tecniche: l'encausto, la tempera. Ma soprattutto, dell'icona, ritrovano gli occhi.

Di ciascuno dei dipinti novecente schi esposti alla Cancelleria guarda te lo sguardo (e confrontatelo con quello delle icone che i pittori greci continuano a dipingere, come il *San* Bartolomeo di Alexandros Soutsos o il San Giorgio di Stamatis Skliris): la sua intensità, la sua forza e nello stes-so tempo la sua immersione ipnotica in una ricerca interiore che «invi ta l'osservatore a una riflessione esi stenziale e rimanda a una trascen-denza», come scrive la curatrice del-la mostra e del catalogo Olga Mentza fou-Polyzou, Guardate il Ritratto di giovane di Pavlos Samios o le Madri di Kostas Soklis e di Eduardos Sakagian, o la fissità sospesa della *Fami-*glia di Dimitrios Galanis, grande ami-co di Picasso e Matisse, di Braque e Chagall. Perfino un ritratto apparen temente tradizionale come quello che nel 1917 Nikolaos Lytras fa al grande pittore Periklis Vizantios, pur nell'allure dandystica alla Sargent o alla Boldini ha, nei tratti del viso e nello sguardo, la staticità dell'i-cona: di un'immagine che non si guarda ma da cui si è guardati, e che ha la capacità di mostrare, nella forma visibile, la figura interiore.

ORIPRODUZIONE RISERVA